# 追求智慧光芒

胡宝国先生文作提要

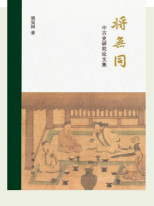
著名历史学家、中国社会科学院古代史研究所胡宝 国研究员因病于2023年2月9日逝世,享年66岁。

胡宝国先生1957年生,山西定襄人。1982年毕业 于河北师院历史系,同年入北京大学历史系,师从周一 良先生攻读硕士学位。1984年12月毕业留校任教。 1989年调入中国社会科学院历史研究所,长期从事魏 晋南北朝史研究,在中古史学史、制度史、政治文化, 以及东晋南朝士族研究等领域,都有卓越建树

胡宝国先生笔名"将无同"。2019年,同门好友为 他编辑文集,定名《将无同:中古史研究论文集》,并 合撰序言。所拟序言当时未收录, 今稍事修改后刊布, 以为纪念。



胡宝国保定采风留 影,2010年 徐俊/摄



纪念

胡宝国《将无同: 中古史研究论文集》 (中华书局, 2020)

作为历史学家,在给世人留下的记忆 会、经济、文化重大问题。 中,学术贡献当然占有最重分量。其主 要学术贡献,见于《汉唐间史学的发 展》(商务印书馆2003初版,北京大学出 版社2014修订版)、《虚实之间》(社会科 史研究论文集》(中华书局,2020)。其 文风具有个人特色,剪裁得当,思辨清 爽, 文句简净流畅, 往往以寥寥数语做 宏观提炼,闪耀智慧光芒。在评价他人 优点时,胡宝国的习惯性赞语是"写得 聪明"。如其所云:"每当我们看到智慧 的光芒时,就会感到由衷的喜悦。"这也 是作者对自己的学术要求。相同专业方 不劳辞费,兹以内容提要形式,再向普 通读者做一推介。

域称谓习尚变化,如《史记》叙籍贯多 以郡名, 由此指出以县为籍贯的战国旧 习,在西汉后期转变为以郡为单位的风 习。作者进而揭示,以战国国名指称地 域的旧习,在东汉演变为以州为单位的

作者曾说自己"比较喜好'地域 这种地域观照,与作者对士人的 关注,对其学风变异、政治沉浮的思 考,在一系列论文中叠加了。如《两汉 家学的变化》《汉晋之际的汝颍名士》 《南阳士与中州士》《习凿齿与襄阳》《从 会稽到建康——江左士人与皇权》《两晋 时期的"南人"、"北人"》《晚渡北人与 东晋中期的历史变化》《"西人"与"东 人"——读南朝史札记》《从南京出土的 东晋南朝墓志推论侨旧之别》, 大抵都聚 焦于士人地域分野、文化风尚、社会特

胡宝国先生近日病故,引发哀悼。 征、政治升降,进及相关的政治、社

《两汉家学的变化》一文认为,西 族往往是中原以外的家族。究其原因, 一是在东汉文化中心地区的学人中,存 学文献出版社,2011)、《将无同:中古 在"博通五经"的崇尚,这种崇尚是难 以由"家学"来满足的,必须在家族外 另行求师就学;二是士林舆论成了荐举 依据, 使经学入仕的意义下降, 相应地 家学的意义也下降了。作者进而认为, 家学与世族不一定有必然联系。这样一 条件的传统观点,也许要做适当调整了。

《汉晋之际的汝颍名士》就汉晋间 向的学者,对胡宝国的文章自不陌生, 的"汝颍多奇士"之说展开,把汝颍名 士置于东汉经学、魏晋玄学之间,以及 置于文化与政治之间,进行透视。文章 首先辨析了东汉汝、颍二地风尚异同。 〈史记〉、〈汉书〉籍贯书法与区域 东汉以来这里曾出现了一批经学大师, 但顺帝以后汝颍士人转而热衷政治,得 以在清议政治风潮中雄踞士林之首,为 举县名,而《汉书》则多在籍贯上加之 此也在党锢中受害最深;魏晋以来汝颍 士人因不能适应玄学风气,影响力便为 之下降了。

> 《习凿齿与襄阳》一文,从落后的 "荆蛮"地区为何诞生了一位清谈水平居 然不输中州士的习凿齿出发,指出在习 凿齿之前, 此地已出现若干清谈人士 了。究其原因,是中州学风通过南阳而 影响到了襄阳。曾为刘表主持荆州学官 的士人就是中州士,魏西晋的荆州学校 仍承袭了中州文化传统。所以襄阳学风 上承中州。东晋政治文化中心移到建 康,大量流民人居襄阳,襄阳的昔日文 化传统无法维持,就边缘化了。由此, 的,文章阐述了这批居于荆州的南阳士 作者把习凿齿称为襄阳之汉魏文化传统 的最后一位继承者。

问,清通简要"之论,为人熟知。唐长 的"东人",主要是侨姓后代,也有三吴 文化特征及其权势基础之认识。

孺推测,其所谓的南、北,可能是大河 南北。作者的《两晋时期的"南人"、"北 人"》一文对这个论断予以订正:大河之 汉的家学现象盛于东汉,东汉的经学家 南北在当时并不省称为"南""北";魏晋 习惯,"南人""北人"分指南方人、北 方人,与大河南北无关。在南北学风的 异同上, 东汉以来北方学者受古学影 响,不但在经学上尚"博通",其文化兴 趣还每每超出经学,兼及子史术艺。 方学者则受地理限制,直到汉魏之际, 往往谨守家传之今文经学,"学问不 博"。所以,"清通简要"并不如前人所 来,把"世代传经"看成世族发展之基本 云,是就玄学相对而言的,而是相对于 上述"渊综广博"的学术风尚而言的。

> 江左社会对晚至东晋中期才南来江 东的"晚渡北人"有歧视,"南度不早, 便以荒伧赐隔",难以进入政治权力中 心。《晚渡北人与东晋中期的历史变化》 对此现象的考察表明,排挤晚渡北人的 并非南方土著,而是最早过江的侨姓士 大夫的第二代子弟。侨姓第二代自幼生 长在南方,对北方无归属感;而晚渡北 人多以武力见长,文化上无可称道,故 被前者歧视。作者还发现,前者对北伐 并不积极,后者则多热衷北伐。第一代 北人尚无求田问舍之事,而其第二代子 弟,大约在晋成帝之后成批地定居于会 稽,由此深受江南文化——如方言、民 歌、风俗、宗教等——影响。

《"西人"与"东人"——读南朝 史札记》一文,其所谓"西人"即荆州 本地人士, 其所谓"东"即来自建康的 士人。梁元帝即位,"西人"希望建都江 陵,"东人"则主张还都建康。"西人" 不少重要人物是永嘉之乱后从南阳迁来 人的来龙去脉和文化特点,指出孙吴、 东晋至南朝,荆州士人因远离下游都 博、崇拜知识的风气的影响了。上述考 揭示了中正的一个特殊职能:任命州郡 "北人学问,渊综广博""南人学 城,而难至高位;又指出主张还都建康 察,都深化了对中古士族的社会形态、 迎吏。此外在制度史方面,还有一篇

土著、建康士人。文章为地域出身、空 间流动与各类士人——还兼及寒人— 的政治发展之关系,展示一幅具体图景。

《从会稽到建康——江左士人与皇 权》一文的切入点,是东晋初年在会稽 聚集的侨人及僧人的一个动向: 到了东 晋后期至南朝,他们逐渐移居都城建康 了,而且拓宽视野,还能看到同期各地 的士人及僧人都在向建康集中。作者用 "南朝皇权复兴"来解释这个文化人向建 康集中的趋势,指出这造成了地方文教 缺失,给地方豪强的兴起留下了空间。 《释"少孤贫"》一文也涉及了南朝士族 问题。面对众多南朝士族"少孤贫"的 记载,作者用当时人的寿命往往不过四 五十岁,来解释其后代的"少孤";至于 "贫",则源于过江"朝士"多数并没有 地产, 而是靠俸禄为生, 所以父辈中年 殒没,子弟就很容易陷入贫困。在此基 础上作者推论: 在维持士族政治社会地 位上,最重要的并不是经济富有,而在 于文化素养。士族"戒子书"都很强调 让子弟学习文化的重要性, 也是为此。

《从南京出土的东晋南朝墓志推论 侨旧之别》一文,也跟上述论题相关。 此文考察了南京地区所出东晋南朝墓志 53方,它们绝大多数属于北方侨人。而 当时南方本土特别是三吴人士, 在京城 任高官的也很多,为什么在京城不见其 墓葬、墓志呢?作者的分析举证表明, 南方土著高官的家族墓地可能大多在故 乡。结合各种迹象,作者给出了这一论 断: "侨人在南方没有'乡里'。" 随即考 察了与之相关的文化问题,指出南方土 著之乡居者,多恪守经学、礼学传统; 至于自幼就长期生活在建康的南方士

《东晋南朝的书籍整理与学术总结》《南 朝学风与社会》一组文章中,作者做出 了集中讨论。诸文揭举"知识至上的时 代"之命题,视之为南朝政权与社会的 重大特点,并多方阐述证成。作者指 出,相对于昔日对哲理、史学问题的关 注,南朝士人转而普遍追求渊博、崇拜 知识。诗文中大量堆砌典故来夸示阅读 记忆丰富,日常交往话语中也引经据 典,甚至直接以"隶事",即比赛各人所 掌握典故多少为乐。不仅文学, 玄学、 史学、儒学也变成了一种渊博的炫耀。 由此,作者还得以对前人所论南朝"儒 学与玄学的合流"现象提出新解:"当对 经学、玄学以及其它学问的讨论都演变 为知识性的讨论时,彼此之间便有了共 同点。"这甚至还导致了士人称谓的变 化:汉晋多使用"名士",南朝则更多地 使用"学士","学士"称谓成了使用频 度极高的习用语, 聪敏好学的儿童则美 称为"童子学士"。作者进而从社会文化 发展,讨论了这种崇尚的社会条件与政 治意义。如"博通群书"与"广集坟 籍"的相关性,南朝大量公私藏书,推 达、纸张的普及,推动图书大量增加; 如长期和平与经济发展,为学术文化繁 荣提供了保障,等等。作者还指出,崇 尚渊博, 表明在皇权复兴、知识至上的 上要凭借文化了;这种"重文轻武"风 的各种技巧。这篇书评的又一大亮点, 气,造成了南方政权在军事上不堪一击。

《读三种〈观世音应验记〉》别出 心裁, 围绕观世音应验故事的宗教背景 与地域背景。三种应验记的原始作者都 是南方本土人士,但所录发生在南方土 著身上的应验故事却并不多。其他类型 的应验故事也有类似情况, 主人公多为 僧人或北来侨人。作者认为,这跟汉晋 间南方流行的巫术、道教传统与佛教间 的冲突,密切相关。志怪小说中的佛教 战胜了道教的情节,也反映了两种宗教 在争夺民众上曾存在斗争。至南朝,佛 教终于压倒了道教。

在制度史方面,作者也有文探索。 其中三篇是考察九品中正制的实态及其 数的形成过程和对学术境界的理解认 政治作用的。《魏西晋时的九品中正制》 一文区分了"世族"与"势族"二词, "世族"是拥有传统门望的家族,"势 族"则是拥有当朝权势的家族;魏西晋 的中正品评,不仅仅考虑先世族望,也 深受当朝权势的影响。《东晋南朝的九品 中正制》对"门第二品"和"二品才 堪"的考辨显示,南朝的中正二品,高 门士族可以依其族姓地位获得,一些非 高门者也可凭才能获得;"清议"针对的 主要是违反礼教的行为, 其承担者在中 正与御史中丞间曾有转移。宫崎市定的 名著《九品官人法之研究》提出了一个 著名观点:起家官品与乡品差四品。而 作者在《九品中正制杂考》一文中,多 方举证,修正宫崎之说,论定中正品所 对应是具体官职,而不是对应官品;还 《对复客制与世袭领兵制的再探讨》。此

对于南朝士人的追求渊博、崇拜知 文的考察显示,复客制仅在建安年间对 识之风气,在《知识至上的南朝学风》 江北军人遗属实施,具有补偿将领世袭 领兵特权受损的意义,黄武元年废止; 世袭领兵制与复客制意义相关。

上述各篇论文, 其特点是由小见 大,考辨细腻,从若干要点切入,深化 了对魏晋南北朝的政治、文化与社会的 理解。

**此**外胡宝国的杂文,也颇具可读性。 在这些杂文中,对现代学者的学术 评论颇引人瞩目,涉及了田余庆、唐长 孺、周一良、逯耀东、钱穆、侯旭东以 及作者的父亲胡如雷先生等人。在评论 中, 阐发诸位学者的论点与特点, 提示 精彩之处,其着眼之处与赞许之点,颇 具独到眼光。

以对田余庆《东晋门阀政治》的书 评为例。书评对此书的"流民帅"部分 特别加以提示:"找到了流民帅,才终于 找到了东晋通往南朝的历史之门。"把流 民帅问题纳入考虑, 使之成为"门阀政 治"的内在内容,乃是此书的突出贡献 之一。胡宝国的评论,可谓点睛之笔, 又如书中论述南渡建议者有三种记载: "以上三说,各从不同的方面反映了一些 动了编目、校对、注释、汇编等工作, 真实情况, 可以互相补充, 而不是互相 以及学术总结;如士人大量聚居京师,排斥。它说明南渡问题不是一人一时的 得以激荡出新的学风;如造纸业的发 匆匆决断,而是经过很多人的反复谋 划。"胡宝国评价说:"这个结论真可谓 是预料之外,情理之中。在考证到了最 关键的时候,他突然不考证了,用敏捷 的思维化解了这个问题。"提示人们要注 新时代,士族地位的传承已在很大程度 意名家在解析复杂史实时,所灵活运用 是拿陈寅恪的政治史来比较田余庆:陈 寅恪有理论背景,涉及时段较长,有气 魄; 田余庆在气魄方面略逊一筹, 但思 考缜密,一旦得出结论,往往不可动 摇。而陈寅恪的各论点往往有较大跨 越,跨越幅度越大,失误机会也就越 大。可见"大师并不是没有缺点的,大 师也不是因为克服了缺点才成为大师 的。大师之所以成为大师,只是因为他 们把自己的优点发挥得淋漓尽致"。这类 议论,对学子都有特殊启发。

> 可以为学子提供启发的,还有其学 术自述,在其中胡宝国追忆了走进史学 领域后的内心感受,叙述了个人学术路 知,写法颇能直面自我,诙谐率真。其 诙谐机智的特点,在《虚实之间》的后 一部分所收文学性文字之中, 更为突 出。胡宝国颇受青年学人喜爱,也在于 其学术作品能给人"读其文而想见其 人"之感,其鲜活个性又能给人"观其 人而想读其文"之感。斯人虽去,其文 长存。

(同门合撰)





第531期

## 关于"文学史"的"社会学"考察

一个学科在法国的诞生

龚觅

#### 作为现代学科的文学史

历史主义思潮的推动。就法国而言,历史 如地展现在其笔下。孔帕尼翁的书写实践 保证文学批评有专属自己的对象。 学在19世纪中后期从传统的、广义的"文 了朗松本人在20世纪初提出的将文学史 学"中独立了出来, 史学家在知识界中迅 与社会学进行整合的思路。他通过"话语 学和社会学之间生长。自启蒙以来的现代 速攫取话语权,并在世纪末法国的政教分 考古学"和"知识社会学"层面的考察, 历史学本身就包含着社会学的进路。文学 离运动及教育改革中发挥了中坚作用。

大学科的关系:19世纪前半叶,历史叙述 中立的、立足多元因果的视角,全方位重 为它是社会的,"最具独创性的作家在很 的受众定位为所有的人,而不是所谓的优 类公共的文化遗产联结起来。 仍然被视为一种文学体裁, 而文学批评也 现了文学史学科在法国的兴起。因此, 与 大程度上也保存了他之前的世代的遗产, 秀学生, 它致力于提高所有人, 而非选择 依旧由古典修辞学主导;而自第三共和国 其称该书是一部关于文学史的"学科 同时他也汇聚着同时代的各种运动:在他 少数精英"。 以降,关于文学的话语逐渐成为一种在对 史",毋宁称其为一部关于该学科的"社 身上,有四分之三的东西并不属于他自 象上与历史学并列,但又在方法论上依附 会史"。 于后者的"科学"。被史学化了的文学, 或者说以居斯塔夫 · 朗松为代表的, 作为 广义史学分支的"文学史", 从此成为法 批评"运动都不能抹去它的声音。

国的"文学史"又是在大学知识体制取代 了诸种人文科学之间的界限。 印象式批评, 法兰西国族意识深度重构, 式, 我们今日亦当作如是观。

#### 与历史学和社会学鼎足而三

世俗化进程中共和理念加强政治规训等多 断攻城略地,文学批评必须力挽狂澜,洗 开来。 重背景下,由学科内外因素合力构建的结 心革面,确保自己作为一种知识体系不被 果。类似的进程在19至20世纪同样发生 一般历史学所勾销。一方面,在历史主义 在英国、德国等欧洲国家,如我国读者熟 这一19世纪的思想主流面前,一切文学 悉的英国文论大家特里·伊格尔顿就论述 研究必须在面对"时间"这个现代文化的 和时期激进的政治理念重塑了现代大学的 以承担二流作家的生平考证,或者开展对 "无论是依靠博须埃还是伏尔泰,我们寻求 醒我们:文学史模式的形成是19、20世纪 过"英国文学的兴起"与这个时代的政治 基本问题时具备与历史学同等的解释力: 基本逻辑。朗松判定唯有实证性的史学方 外省文学的社会调查;另外一些人则喜欢 的都是道德伦理,至于它究竟基于基督 法国政治、社会和文化变迁的结果,并在 联系。对朗松一派影响深远的文学史模 "(老旧的)文学批评的错误之一,或许 法才"可以与大学的本质目的和总体格局 综合、专栏或学术普及,各条道路都可以 教还是启蒙真理,那是第二位的问题…… 政治、文化上反作用于法国历史上的这个 2022年当选法兰西学士院院士的著 的,也即视为超时代的、永恒的东西,而 于,鉴赏和创造力都离不开"慧根",但学 了一种包容一切世代美好经验的理想,也 过渡时期,文学乃是唯一可能的伦理。" 名学者安托万·孔帕尼翁(Antoine 不是将其放置到历史情境之中。"在事实 术毕竟乃天下"公器",故只要成为"方 将成为第三共和时代"培育公民责任的课 Compagnon) 在上世纪80年代初写下 考订的层面,在对现代性、相对性的信仰 法"和"事实"的信徒,庸常之人也足以 堂"和新兴的教育学的最好园地,它将把 呢?对此当然有不同的解读视角。例如朗 学,既是审美的,也同样是"政治"的。 《从福楼拜到普鲁斯特:文学的第三共和 层面,新兴的文学史都与一般的历史学相 治学——共和制下的大学必须打破一切等 孤立的、缺乏文化根基的现代人在横纵两 松认为,文学研究的目标之一便是培育人

点,重访了从普法战争到一战前后法国人 以便抑制、摆脱传统文学批评的主观性和 文知识领域中的"教授共和国"。举凡大 专断性。另一方面,新的文学观又必须立 在欧洲,对文学的理论性反思及文献 学体制的演进、法德知识界的思怨起伏、 足现代以来对文学自律性的理解,必须在 学、语文学的考释都可谓源远流长,然而 文史学科的交织、围绕德雷福斯事件展开 "文献"中剥离出后来人们称之为"文学 作为大学学科的"文学史"却完全是19 的意识形态光谱,以及从斯塔尔夫人、圣 性"的那种东西(朗松曾明确区分了"历 世纪的产物。究其缘由,既与浪漫主义以 勃夫、泰纳直至朗松及其弟子的历代批评 史学的陈迹"和以生气凛然的美学对象为 后对"文学"的重新理解有关,也离不开 家、文学史家的承继和差异,无不舒卷自 依托的"今日依然存在的过去"),从而

朗松进一步设想, 文学史只能在历史 超越了传统文学批评史单纯着眼于概念、 之所以演变, 又之所以能够被不同世代的 这一进程改变了法国"文""史"两 思想体系之演变的做法,从一种相对价值 读者所理解,不仅因为它是历史的,也因 由于史学在传统文学研究的领域中不 性"问题上与一般的历史学和社会学区分 层面:"社会分工是唯一合乎理性的组织

### "一门人人皆有用武之地的学科"



卡米耶·毕沙罗《巴黎蒙马特大街》(1897) 圣彼得堡冬宫博物馆藏

面向大众的"被讲授的文学史"从来 统修辞学,又要在"文学性"和"个体 样,文学史家的工作方式也会超越个体的 的文学"万神殿"又究竟何为? 国》一书。该书以朗松主义的崛起为焦 近,它力图践行"重新历史化"的原则, 级区隔,民主的原则更在于"把课堂教学 个维度上与工作共同体的集体伦理、与人 的共同体意识:"科学工作的一项原则是知 教授)

#### "文学乃是唯一可能的伦理"

己"。但即便如此,文学史同样也不能消 不是无争议的。在世纪之交,文学史家布 度上主张文学在审美和形式上的自主性, 族建构的深层关联。朗松本人曾编撰过大 融于社会学之中。文学诚然是一种社会现 吕纳介、作家夏尔·佩吉等人都强烈指责 但文学史学科本身确实由诸种历史、政治 量中学语文教材,通过对"文学的不朽 象,但文学史又总是需要提炼出个体感性 文学史为了"群众"而牺牲了古典的、精 因素共同塑造而成。由于这种不可消除的 性"的重释,他参与了法兰西"集体圣徒 "当文学被放置到与历史和社会的关 这种独一无二的、无法还原的特质(它永 英的文化理想,在鄙俗之中重复近代科学 "外部性",该学科终究需要直面以下伦理 像"的设置,因此他的理论主张和写作实 国文学研究的正统和主流,其余歌至今不 系中被加以观照时,它就从那些不思悔改 远需要回答"拉辛为什么是拉辛?")。正 的傲慢与无知。朗松一派则为文学史做了 问题:文学在什么意义上指向自身以外的 践是完全一致的。 歇,甚至20世纪波澜壮阔的一系列"新 的修辞学家的监管下解脱了出来,被托付 是因为这种"居中性",文学史才得以成 如下声辩:首先,历史感并不等于相对主 目的?既然与主张超越性和永恒性的古典 给历史学者。"(以下凡完整引文均见《文 为一种自主的、与历史学和社会学鼎足而 义和虚无主义,恰恰相反,温和的历史主 人文相比,文学史宗奉的是伦理和审美上 如果超越上述观念和知识内部变迁的 学的第三共和国》)孔帕尼翁的这番叙述 三的现代学科,它不仅要在价值取向和方 义鼓励我们向所有时代的经验开放;其 的历史主义,无意或无法提出某种最高 角度,着眼于更宏大的社会画卷,那么法 点明了历史学在19世纪后期是如何重置 法论上对抗企图维持古典人文学地位的传 次,就像作家的写作行为是社会性的一 的、神圣的、永恒的价值,那它亲手修筑 义已为陈迹,而20世纪中后期那个曾试图

形式,它也滋养着文学研究。每个文学研 证性和历史感的文学史仍需在一个更高层 题依然深植于我们的"现代"之中。安托 究者都应根据自己的性情和才力去选择相 面上与政治教化和伦理教化连接起来,他 万·孔帕尼翁既是文学史家和思想史家, 应的任务……文学史正是一门人人皆有用 在1894年初版的《法国文学史》中明确指 又是"理论时代"的亲历者,他选择《文 按照孔帕尼翁的叙述,法兰西第三共 武之地的学科。有些人天性擅长考据,可 出,文学的使命就是为世俗文化提供教理: 学的第三共和国》这一书题,或许是要提 在于它倾向于将过去时代的作品视为当代 协调起来",他做出这一断言的深层原因在 并行不悖。"朗松相信,文学史不仅体现 但不变的是这样一个信念:在我们所处的 "美好年代"(la Belle Époque),因此"第

识的统一性……当它努力促进全人类在知 识上的统一之时, 科学同样也有助于维 护、确立各个民族内部在学术上的协调一 致。"但此处我们还应特别点出文学相关 于民族国家自我构建的独特价值。尽管哲 学也常常被视为启蒙时代之后使伦理价值 得以合法化的唯一保证,但文学的确在更 大程度上肩负了在文化上整合民族这一 "想象的共同体"的使命。19世纪整整两 代法国文史学者(勒南、莫诺、拉维斯等) 之所以推崇德国的历史比较语言学, 其中 的一个原因便是,在浪漫主义初兴的时 代,正是日耳曼学者们确认了每个民族的 语言相对其他语言、其他文化的独特性。

法国和德国的经验都揭示出如下事 实: 与作为各国公共遗产的欧洲古典文明 相比,民族文化的价值一开始或许是孱弱 而苍白的, 但它恰恰是欧洲各国的现代文 化要去倾力守望的东西。当古典传统逐渐 隐去,干枯脆弱的个体取向的伦理又不足 以重整山河时,天降大任于"民族文学" 的时刻就最终来临。唯有文学才能推动民 族语言的成熟, 唯有文学才能替代宗教, 感性、有机地塑造一个民族的精神气质, 文学史便是一个民族自我建构的精神史。 第三共和时期,在法兰西民族主义、共和 主义、世俗主义的驱动下, 法国的"文学 所有的现代作家和批评家都在某种程 史"学科最典型地验证了文学史书写与国

百年已过, 作为学术史流派的朗松主 颠覆它的所谓"法国理论"的时代也早已 朗松对此的答复是,立足客观性、实 渐行渐远,但法国几代学人提出的各种问 三共和"不仅是政治的,也是"文学"的; 该如何理解"唯一可能的伦理"一语 反过来说,那个时代,乃至一切时代的文

(作者为首都师范大学法语系副