## 在宋明儒学中找到有意义人生的方向

## 李弘祺

狄培理认为,研究中国的学者应该避免用西方的尺度或关心来测度中国人的价值。作为一个西方人,狄培理对明代读书人强调的自我约束和期许非常有兴趣。虽然狄先生同情中国国学的见解,也接受一个内在于中国传统来了解中国文明的态度,但这并不表示他认为学者应该只专注于中西文明的相异,或甚至于完全扬弃西方的理论。

1 981 年我在香港中文大学 教书,突然接到了一封狄 培理教授写给我的信。我当时 虽然知道他是谁,但是与他并 没有来往,因此他的来信对我 戒说非常意外。他首先告诉我 说他正在筹备一个有关宋可以 儒学教育的会议,希望我可以 参加。他也告诉我说,他会在 明年到新亚书院主持钱宾四 讲座。

狄培理先生在哥伦比亚大学教授中国思想及文化已经多年,又曾出任美国亚洲学会的主席,以及哥伦比亚大学的学术副校长,所以研究中国的学者都知道他。他所编纂的《中国传统资料集成》(Sources of the Chinese Tradition)在当时更是英文世界要读中国思想及文化的原始资料最重要的参考书。因此新亚书院邀请他来的事场。这是很当然的事。至于我,由于还是相当年轻的讲师,所以他的来信当然令我受宠若惊。

我接到他的信之后,即刻与当时新亚书院的院长金耀基先生联络。金先生很高兴,就请我帮忙安排有关演讲的事。金先生也问我狄先生的中文名。当时正好台湾大学的黄俊杰先生翻译了一篇狄先生的文章(是哪一篇我已经不记得),文章称狄先生为"狄百瑞"。由于



狄培理的办公室堪称一个亚洲哲学与文学的图书馆

黄先生在台湾以提倡研究儒家 著名, 因此我以为他一定与狄 先生有联络,或至少会知道狄 百瑞这个名字是狄先生使用的 中文名, 所以就把这个名字给 了金院长。于是狄百瑞这三个 字就进入了中文世界, 尤其是 他的演讲集出版之后, 他更以 这个名字在华语地区流传了 30年。我在1991年离开香港, 应聘到纽约市立大学, 于是跟 狄先生有了更密切的来往,有 一次我们谈起他的《中国的自 由传统》,他这才告诉我说,他 的中文名其实是狄培理,是当 年他还在北京时,钱宾四先生

替他取的。所以现在我们把他 的名字还原,毕竟它更能表现 出他研究宋明理学的特色。

个人研究的是中国教育是中国教育史,而且方法上也很接近思想史(我的《学以为己:传统中国的教育》中讨论教育思想史的部分最长),所以在百思想史的部分最长),所以在国际学界的认知里,我与儒察组当然有不可割舍的交对独培现为不能说我对狄培理的作品及观点不熟悉,但是狄培理对中国文化及思想的态有一定的距离。这是我之前与他没有什么来往的原因。

狄培理与故陈荣捷先生有 长年的合作,因此他们两人在 研究方法及视野上有密切的关 连。我不能说他受到陈先生的 教诲,但是他们两人都认为要 研究中国,那就应该从中国人 自己的关怀开始,将阅读原典 的心得,尝试用英文表达出来。

在狄培理早期的研究中,这种方法论与当时西方流行的"现代化"理论或关心是有扞格的。他特别对当时流行的所谓"韦伯问题"感到不耐。韦伯有关资本主义的兴起的说法为学界所广泛接受,但是它引发了问题。一个是资本主义是不可以看作是现代经济及社会的可以看作是现代经济及社会的目表础价值,是否可以视作等看待儒家思想对当下的意义。

相关的学术论述固然十分 吸引人,甚至对中国的外教传

统做出原创性的解释,但是狄培理则避免卷入这场争辩。他认为这个"韦伯式的问题"根本就是问错了问题。他认为研究中国的学者应该避免用西方的尺度或关心来测度中国人的价值。现代化的课题显然不是中国文化的中心关怀。

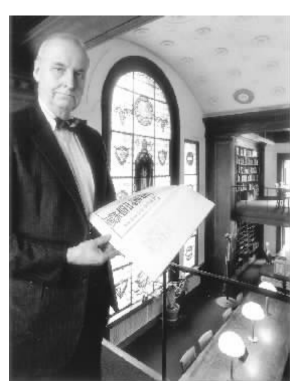
今看来,他对中国文化 和思想的态度显然是 比较正确的。他的方法论有点 像钱穆以降许多中国的保守学 者所提倡的"国学"。钱穆等思 想家强调中国人应该珍重中国 自己的学术传统,对西方的理 论和研究采取批判的态度。虽 然狄先生同情中国国学的见 解,也接受一个内在于中国传 统来了解中国文明的态度,但 这并不表示他认为学者应该只 专注于中西文明的相异,或甚 至于完全扬弃西方的理论。作 为一个西方人, 狄培理对明代 读书人强调的自我约束和期许 因此感到非常有兴趣。

在狄培理看来,明清学者 追求的完美生命境界经常与自 我的内敛相连在一起。他在《明 代思想中的个人与社会》(Self and Society in Ming Thought, 1965)中,对"自得"、"自任"乃 至于"自然"这些观念做了深入 的分梳。

狄培理对明末的研究源起于他写黄宗羲《明夷待访录》的博士论文。近代世界对这本书的兴趣应该从清末的谭嗣同、梁启超等人开始。民国以后,它

成了知识界广泛称颂的作品。 狄先生到中国读书 最早接触 的是钱宾四先生,却对《明夷 待访录》产生兴趣,显然是出 自西方文化的关心,因为钱先 生对他的同乡黄宗羲的中国 史观是采否定的立场的。狄先 生果然在详细研究明末思想 之后多年才回去把他对黄宗 羲的研究以及所翻译的《明夷 待访录》出版(1993)。换句话 说,当他来主持钱穆讲座的时 候,他仍在摸索如何论定黄宗 羲的思想。他除了参考中国学 者的看法之外,也广泛阅读日 本儒学的作品,希望能得到一 个比较持平的评价。他认为中 国近代学者对理学与心学的分 野论述似乎难以提供一个充分 的背景,以满足了解黄宗羲的 思想脉络。他在《道学与心学》 (Neo-Confucian Orthodoxy and the Learning of Mind -and -Heart,1981) 一书中因此开始 探索黄宗羲如何悠游于道学 与心学之间。《中国的自由传 统》(1983) 对黄宗羲的诠释反 映了他在这一个阶段的心得。 相同的论点在15年后的天讷 讲座(Tanner Lecture)又提出 来。这时他已经出版了英译 《明夷待访录》,因此可以认为 他对黄宗羲的研究已经有了 定论,而这个定论在钱宾四演 讲中首度成型。

狄培理认为,中国的"道统"观应该会不断地提醒中国人重新把握或拥有儒家的道。他 把 " 道 统 " 翻 译 为 "Repossession of the Way"(重新拥有道),不外就是这个意思。



狄培理在哥伦比亚大学东亚图书馆